
1 
 

Sintesi delle Riflessioni della comunità sulla lettera Pastorale Fidem Servavi  

Ostacoli alla Fede oggi: S. Lucia è un fulgido esempio, è colei che ha fatto la scelta di 

professare e testimoniare la propria  Fede in un ambiente ostile, arrivando fatalmente a 

subirne la ferocia e la violenza fino al martirio.  

 Proprio questa lotta è il faro a cui attingere  e la forza del messaggio da Lei tramandatoci. 

Anche noi Cristiani di oggi affrontiamo ostacoli piccoli e grandi e tanti nostri fratelli 

continuano a pagare il prezzo ultimo della vita, martiri contemporanei troppe volte ignorati 

dai  media e da noi stessi. 

 Quali sono gli ostacoli  alla Fede che oggi un Cristiano come noi si trova ad affrontare?, 

Come ci rapportiamo ad essi? Come superarli? 

 Oggi viviamo in un contesto frastagliato e confusionario, privo di una vera  sostanza 

spirituale, una realtà fortemente  permeata di razionalità,  dove ogni tentativo di condividere 

la propria esperienza di Fede viene derubricato ad un’inutile e infantile superstizione.    

    Viviamo il così detto “relativismo della realtà” e si finisce col non avere più punti di 

riferimento. Da questo panorama emerge prepotente, come unico punto fermo, il proprio 

ego che diventa l’unica divinità da adorare e soddisfare in nome di un edonismo egoistico 

alimentato dal consumismo sfrenato tipico dei nostri tempi.  

 Siamo bombardati da una miriade di imput e stimoli diversi, ma tutti uguali nel suscitarci 

lo stesso senso di urgenza e irrinunciabilità. Ogni esperienza è imprendibile, ogni impegno è 

urgente ed ogni accadimento è occasione irrinunciabile per mettersi in mostra, per non 

essere da meno degli atri, per non essere lasciati indietro dagli altri. 

 Le logiche Cristiane del dono di se e di amore per il prossimo senza cercare un 

contraccambio o un guadagno personale vengono rifiutate. 

  Di conseguenza, per un Cristiano che vive nel mondo,  diventa sempre più difficile e 

faticoso conciliare la propria vita spirituale con la sfera sociale e questa responsabilità 

diventa uno dei pesi più faticosi da portare; ogni incoerenza da parte nostra viene additata 

come prova dell’inconsistenza della nostra fede con la famosa frase” ma come, proprio tu 

che vai in Chiesa ti comporti così? “, quando invece la caduta e il fallimento sono 

esperienze che accrescono la nostra fede. 

 Spesso siamo alla ricerca  di un “qualcosa di più” ma all’insegna del “fai da te”, di una 

spiritualità personale, attingendo a quegli aspetti che fanno più comodo, ricorrendo a 

correnti “new age” o orientali e gli scandali e gli episodi di cronaca che talvolta 

coinvolgono laici o religiosi cristiani, mettono il ombra il messaggio evangelico. 

 Altra classica obiezione è quella  di un Dio impotente, o peggio disinteressato di fronte 

all’enormità delle tragedie umane e si  preferisce dare la colpa a Dio piuttosto che prendere 

coscienza delle proprie responsabilità. 

 Cosa fare dunque? Verrebbe quasi da lasciarsi andare allo sconforto, ma , per ognuno dei 

panorami descritti, una risposta che possiamo dare  è portare esperienze di perdono, di 

libertà di amare e  di dono e la risposta migliore la da Gesù stesso quando dichiara “ dai loro 

frutti li riconoscerete” e i nostri frutti potrebbero essere la nostra testimonianza, i nostri 

comportamenti, la nostra coerenza.  

 Oggi la vita non è più imperniata nei valori di un tempo, in prevalenza cristiani, e noi 

siamo chiamati a continuare a manifestare la nostra fede e la nostra perseveranza anche 

dopo aver  sperimentato persecuzioni, fatiche e sofferenze.  



2 
 

 Il contesto culturale odierno non è favorevole, i bisogni dell’uomo sono stati in parte 

soppiantati da altri valori, rendendo ancor più impegnativa la sfida di continuare a 

testimoniare la cristianità escludendo la privatizzazione della fede che genera un 

individualismo religioso, forme di religione senza Dio. 

 Il cristianesimo ci ha sempre presentato un Dio  che cerca l’uomo, un Dio misericordioso 

che vuole raggiungere gli ultimi, e anche se evangelizzare oggi può farci paura, può farci 

sentire esclusi  dobbiamo riuscire a proporre la nostra fede in funzione di una relazione viva 

e continua prima con Dio e successivamente con il prossimo. 

Quando impareremo a porre l’attenzione sugli altri non sarà necessario spendere le nostre 

energie poiché sarà Dio  stesso a prepararci un terreno favorevole all’evangelizzazione. 

Vivere la fede oggi è veramente complicato, ma abbiamo compreso che se si è fatta 

esperienza di Gesù nella propria vita, si ha la forte consapevolezza che non siamo soli e che 

con l’aiuto di Dio non servono azioni eclatanti ma basta vivere con semplicità, rispetto e 

amore la realtà e gli ambienti in cui si opera. 

 La famiglia forse è il luogo dove è più difficile vivere la propria fede e  ancora più 

difficile è testimoniare la propria fede nelle riunioni di famiglia o con gli amici dove emerge 

subito la difficoltà di mostrare la ragionevolezza della propria fede. 

In tali contesti la domanda più frequente che emerge è: cosa fa il tuo Dio di fronte alla 

guerra, di fronte alla morte di tanti bambini innocenti, di fronte alla malattia, alla violenza 

gratuita e ai tanti disastri che viviamo nella vita di oggi? 

 Inoltre, se cerchiamo di servire gratuitamente chi si trova in difficoltà spesso veniamo 

derisi. Se poi si parla di resurrezione, balbettiamo e ci rendiamo conto di quanto sia difficile 

credere in essa anche per chi fa un cammino che aiuta ad approfondire la propria fede.  

Solo una fede matura, consapevole e responsabile, alimentata dal nutrimento costante della 

Parola di Dio e sostenuta dalla preghiera quotidiana, ci permette, nonostante le nostre 

fragilità, di camminare alla sequela di Cristo.  

 Il punto non è avere tanta fede, ma avere fede. La fede prima di tutto è una relazione, un 

rapporto di fiducia con Gesù; è fidarci di Lui, seguendo la sua parola in tutti gli ambiti della 

vita.   

 La fede non è una nostra qualità, è una relazione di vita dinamica, una relazione di 

amicizia chiamata a maturare, e c’è bisogno di conoscere  l’insegnamento di Gesù per capire 

se stiamo vivendo  la nostra fede in modo corretto. La fede non abbraccia solo qualche 

momento della nostra vita o qualche attività ma è una relazione sempre aperta con Dio.  

 Abbiamo amato e servito Dio nel lavoro, ora il nostro servizio  continua  nella famiglia; 

ho incontrato Gesù a messa, ora continua la relazione con Lui impegnandomi nello studio, 

divertendomi in modo sano con gli amici.  

 Se abbiamo nel cuore la luce di Cristo, trasparirà da noi la necessità di essere nel mondo 

lievito che fa fermentare la pasta,  gente dalla fede viva che fa progredire il Regno. 

 La fede è un dono che riceviamo nel battesimo, ma per crescere deve essere accolto e 

alimentato e la comunità è il luogo privilegiato in cui ciascuno con il suo ruolo contribuisce 

alla sua crescita.  

 La comunità si può rappresentare come un albero dove ogni parte: foglia, rami, radici, 

linfa, anche se con funzioni diverse, è importante per la vita stessa dell’albero.  

 La fede si fortifica e cresce donandola, testimoniandola e se resta un fatto personale 

rischia, non solo di non crescere, ma di morire.  



3 
 

 La lettera  del Vescovo ci dice che aderiamo pienamente a Cristo se traduciamo la fede 

nella speranza,  nella carità, nella comunione, nella fraternità e nella corresponsabilità.  

 Inoltre se viviamo la fede in maniera intimistica viene meno il compito fondamentale del 

credente, quello di trasmettere la fede. 

 La fede quindi si vive pienamente non in modo isolato, ma in rapporto alla comunità,  

vivificata dalla presenza dello Spirito Santo che ci fa andare avanti e ci permette di 

trascendere tutti i limiti, di andare oltre, di riconoscere Dio presente nella nostra vita.   

 La fede cresce nel tempo e,  come un seme che deve essere innaffiato,  cresce solo se 

supportata dalla comunità. 

  Senza il cammino all’interno del gruppo di appartenenza, la preghiera, l’ascolto della 

parola, la condivisione e il confronto con i fratelli la fede si affievolisce e tende a crollare.  

 Essa è come un granellino di sabbia ma con tutti gli altri granellini intorno, senza il 

sostegno degli altri si fa una grande fatica a seguire Gesù; il cammino, attraverso la 

condivisione e il confronto, ci permette di accettare le nostre difficoltà, le nostre fragilità e 

di essere di sostegno per i fratelli.  

 Il cammino all’interno del gruppo permette di maturare la necessità di nutrire la propria 

fede attraverso la partecipazione alla messa domenicale, agli incontri settimanali, a tutti i 

momenti di crescita che la parrocchia mette a disposizione e la necessità di spendersi nel 

servizio ed è una gioia immensa quando riusciamo a contagiare di Cristo qualche fratello 

lontano. Tuttavia ciò è possibile solo se siamo sostenuti dalla preghiera costante e ci 

lasciamo guidare dallo Spirito Santo, dobbiamo cioè credere in un Dio che cammina con 

noi.   

 Dobbiamo sempre tener presente che la comunità siamo noi, popolo in cammino e, anche 

quando la nostra vita sembra terremotata, dobbiamo avere la speranza cristiana che 

aiutandoci a vicenda sapremo andare oltre. 

Dobbiamo comprendere che ciascuno di noi, nel suo ruolo, è importante e Gesù ci dice che 

ha bisogno di ciascuno di noi, siamo i suoi occhi, la sua bocca, i suoi piedi,  ma dobbiamo 

collaborare per far crescere la comunità e lavorare su noi stessi per far si che il nostro 

contributo verso la comunità sia sempre costruttivo. 

 La coscienza  di  essere  popolo di Dio ci porta ad un percorso di ascolto, dialogo e 

condivisione che ha come obiettivo far camminare tutto il popolo di Dio e rinnovare la 

Chiesa affrontando ogni singola sfida attraverso incontri in cui si ascolta lo Spirito Santo 

che  ci porta a vivere uno stile di vita nuovo (ascolto e rispetto reciproco). 

Nel nostro cammino, fatto di piccoli passi, cerchiamo di comprendere: la motivazione 

profonda che ci spinge a compiere questo itinerario di fede mettendo al primo posto la 

Parola di Dio e confrontarci tra di noi con cuore aperto, la preghiera personale e 

comunitaria, la partecipazione all’Eucarestia domenicale culmine del cammino. 

Il cammino sinodale ci insegna che non si diventa cristiani da soli e non si vive da cristiani 

isolati. Nella comunità, luogo di accoglienza dove si vede l’immagine di Cristo vivo e 

operante in mezzo a noi, luogo di fede e di speranza dove, uniti dall’amore per Cristo e per 

la sua parola,  superiamo dubbi, timori e i frutti sono le nostre vite trasformate da questo 

amore che ci ha travolto, che ha cambiato il nostro modo di vivere, di relazionarci con gli 

altri, di compiere le scelte di ogni giorno. 

Sicuramente la formazione rimane una parte fondamentale per unire sempre di più un 

popolo che cammina insieme, che impara ad avere lo stesso pensiero e lo stesso linguaggio.  



4 
 

La preghiera diventa un dialogo non solo con il Signore, ma anche con i fratelli che mettono  

a nudo il proprio animo. Inoltre incontrarsi a messa, la domenica diventa il culmine del 

cammino fatto insieme.  

 In questi ultimi tempi  è venuta meno questa consapevolezza eucaristica, quasi a non 

riconoscere più che in quel frammento di pane è realmente presente Cristo: corpo e sangue, 

non un simbolo ma una presenza viva che si dona; un nutrimento che sostiene il cammino 

quotidiano, dona forza e consolazione. 

 I sacramenti non possono essere considerati un semplice dovere sociale ma devono 

rappresentare un’occasione per riscoprir una rinnovata relazione con Dio.  

 Invece la fede è vista come una cosa astratta, si Dio esiste  ma non lo sperimentano nella 

loro vita e molti vivono benissimo anche senza Dio, altri vivono una fede personale, una 

fede debole non in grado di superare le prime difficoltà. 

Sicuramente i tempi sono cambiati,  non possiamo e non dobbiamo negarlo, ma questo deve 

spingerci a non lasciarci  trasportare dalla corrente ma a risalire, trovando soluzioni in grado 

di invertire la rotta. 

    È solo quando Dio abita in noi allora le nostre parole diventano più vere, i gesti più 

coerenti, l’ascolto più profondo e la nostra catechesi non più un’attività ma una missione. 

La fede personale e della Chiesa, nasce dall’incontro con il Risorto,  esperienza dell’amore 

salvifico di Dio che trasforma la vita e spinge a condividere la gioia del Vangelo. 

I primi discepoli di Gesù sono i testimoni della natura profonda della fede in Cristo Risorto, 

e da questo scaturisce la missione. 

Per loro, la parola di Gesù di andare in tutto il mondo ad annunciare la Buona Notizia del 

Regno, non era un dovere, ma un’urgenza e una necessità. L’incontro con Gesù aveva 

trasformato la loro vita, gioia di condivisione, testimonianza.  

 La fede in Gesù non è un fatto privato, ma una forza che chiama all’annuncio, occorre 

ritornare all’entusiasmo e alla novità del Vangelo, risvegliare in noi la consapevolezza della 

gioia che è la centralità della fede, rinvigorire e alimentare quella coscienza Missionaria con 

la preghiera e la meditazione quotidiana della Parola che salva. 

 La missione si realizza attraverso il dialogo, guidato dallo Spirito, in cui ciascuno ascolta, 

discerne, propone. 

Tutti i battezzati siamo Corresponsabili della missione, ogn’uno con la propria vocazione; la 

diversità di doni e carismi è una ricchezza per la missione, segno di una comunità viva. 

Comunicare il Vangelo, vuol dire una vita incarnata nel cuore della quotidianità, dove, 

nonostante le difficoltà  e le malattie operare per la giustizia, la pace, la solidarietà. 

Testimoniare amore e perdono, trasformando relazioni e contesti familiari, lavorativi, 

sociali, così il Vangelo si fa presenza concreta nelle realtà umane. 

La missione è un cammino, esperienza viva e contagiosa capace di manifestare la presenza 

di Cristo per le strade e le periferie del mondo, rendendo visibile  l’amore di Dio. 

La Chiesa tutta, che è messaggera dell’annuncio di salvezza deve diventare messaggio e 

testimonianza coerente di vita. 

“La fede, vissuta come esperienza della paternità e misericordia di Dio, si dilata in un 

cammino fraterno e diventa luce per illuminare tutti i popoli”.  

Ma, è veramente così per noi? Sappiamo ancora essere luce capaci di portare luce? 

La nostra fede nasce,  si sviluppa e cresce in una conversazione costante e quotidiana con lo 

Spirito Santo che ci accompagna in una conversione continua. Dobbiamo riscoprire in noi il 



5 
 

desiderio costante di riconoscere e riscoprire lo Spirito Santo, di vederlo nei nostri fratelli,  

di viverlo nella comunità e ovunque ci troviamo  

Ecco l’importanza di riscoprire il Battesimo, la libertà di essere figli amati, preziosi, unici, 

un dono meraviglioso tutto da vivere per entrare in quella conversione continua che cambia 

radicalmente la vita. Solo così riusciremo a raggiungere la pienezza della vita, qualsiasi sia 

la nostra vocazione. 

Tutti i momenti di formazione sono importanti, così come i vari servizi che svolgiamo, ma 

se manca l’incontro cuore a cuore, quell’innamoramento che porta al dono della propria 

vita, allora tutto è arido, destinato a restare solo un numero. 

Noi, con il tempo, ci siamo addormentati, finendo per cadere nella trappola del semplice 

“fare”, dimenticando chi siamo realmente. 

E così come il sacramento del matrimonio è unione da vivere in tre, anche chi è solo può 

diventare strumento affinché lo Spirito Santo continui a portare luce e vita. 

Solo così nasceranno relazioni vere, capaci di ascolto, accoglienza, pace e perdono 

reciproco.  Solo curando la nostra conversazione nello Spirito Sato riusciremo a donare alla 

Chiesa il suo vero volto: una famiglia che accoglie, custodisce e cura senza alcuna 

distinzione. È l’AMORE che fa nascere nel cuore il bisogno di incontrare l’AMATO.  

A noi tocca essere quei segni d’amore capaci di illuminare tutti. 

 

Continua tu: 

 

  

 

 

  




